
Supervivientes.  Tiempo  de
reconstrucción
Aranival Said Rovira

Licenciado  Relaciones  Internacionales.  Universidad  de  El
Salvador.

 

Tras la pandemia llegan tiempos de reconstrucción, de la
razón, de mundo común, de la biopolítica y de los templos;
tiempo de regeneración de la convivencia, de la solidaridad,
del cuidado de la cooperación entre los pueblos; tiempo para
imaginar nuevos arraigos y fabulaciones. Tiempo de búsqueda
de luz, aliento y abrazo.

 

SINOPSIS
Libro: Joaquín Garcia Roca (2021): Supervivientes. tiempo de
reconstrucción.  Atrio  Llibres.  Colección  Fronteras  Nº  3,
Valencia.

Enlace  libro:
https://www.atrio.org/2021/06/supervivientes-tiempos-de-recons
truccion/

 

La vulnerabilidad, que ha desvelado la pandemia, no es solo
una cualidad esencial del ser para la muerte, sino que es una
herida  histórica  del  ser  para  la  vida.  Lo  primero  es  un
problema  filosófico,  lo  segundo  es  además  un  asunto  de
justicia ya que el daño es proporcional a las resistencias
físicas,  orgánicas,  sociales  y  políticas  adquiridas.  La

https://documentacionsocial.es/contenidos/documentacion/supervivientes-tiempo-de-reconstruccion/
https://documentacionsocial.es/contenidos/documentacion/supervivientes-tiempo-de-reconstruccion/
mailto:aranival@gmail.com
https://www.atrio.org/2021/06/supervivientes-tiempos-de-reconstruccion/
https://www.atrio.org/2021/06/supervivientes-tiempos-de-reconstruccion/


respuesta a la vulnerabilidad es el cuidado y el amparo, lo
que reclama la realidad vulnerada y las vidas dañadas es la
reconstrucción  y  regeneración.  La  vulnerabilidad  es  una
cualidad común a todo lo creado y en todas las latitudes; lo
vulnerado  y  herido,  por  lo  contrario,  crea  diferentes
intensidades dolientes según las resistencias. El daño que
produce un terremoto se mide por la parte más débil; no caen
los  edificios  construidos  contra  los  movimientos  sísmicos,
sino  los  edificios  frágiles  y  sin  defensas  que  no  pueden
aminorar el golpe. Mientras el tamaño de la vulnerabilidad se
puede medir por las estadísticas de contagios, las incidencias
acumuladas y el número de muertes, para observar el alcance y
dimensión de la herida es preferible acercarse a las historias
de vida y al dolor infinito de los familiares que vieron
arrebatarse a padres, madres, amigos e hijos. Hay más verdad
en ese dolor que en las turbulencias en la Bolsa de Valores;
es  más  pertinente  el  sufrimiento  de  las  personas  heridas
directamente  por  la  COVID  que  la  queja  permanente  de  los
restauradores. Sin desestimar los datos estadísticos, el libro
se asoma a las historias de vida, como el arqueólogo hace
prospección del subsuelo a través de catas aleatorias para
acceder a los yacimientos de vida y muerte.

A  través  de  estas  catas  y  sondeos  identificamos  los
principales yacimientos de vida y muerte donde se muestra el
poder destructivo de la COVID y también los deseos de salud. Y
esta es una constante del libro que ya formuló Holdërlin al
señalar que donde está la perdición, está la salvación. Muerte
y vida bullen en los tres escenarios: en la construcción de la
identidad  personal  coexisten  las  heridas  y  los  deseos  de
salud, en el contexto social conviven el decaimiento ambiental
y las energías de lazos comunitarios, en las estructuras e
instituciones que favorecen o debilitan. Pero no sorprende el
poder destructivo del virus, que va de suyo, sino las ansias
de salud que se han despertado.

Salimos de la pandemia con auténticas encrucijadas que obligan



a decidir individual y colectivamente. Las encrucijadas se
están presentando torpemente como oposiciones irreductibles:
libertad frente a seguridad, cohesión frente a cambio, memoria
frente  a  olvido,  salud  frente  a  economía.  Se  presentan
incompatibles  realidades  que  no  lo  son  en  absoluto.  Son
oposiciones  asimétricas  que  pertenecen  a  campos  semánticos
distintos.  Este  enfrentamiento  suele  ser  habitual  tras  el
desmoronamiento de cualquier régimen y así llegamos a creer
que no se puede ser israelí si se es árabe, ni comunista si se
es  occidental,  o  español  si  se  es  musulmán.  La  primera
dramatización  de  este  mecanismo,  en  la  pandemia,  se  ha
producido en las elecciones a la Generalitat de Cataluña en
las  que  se  presentan  como  antagónicos  ser  catalán  y  ser
español;  o  con  la  misma  contundencia  se  establece  un
antagonismo asimétrico en las elecciones a la Comunidad de
Madrid: Socialismo o libertad que sugiere que no se puede ser
libre si se es socialista, ni madrileño sin ser liberal. En el
segundo capítulo se concluye que no se puede combatir estas
oposiciones con otras oposiciones igualmente reductoras sino
cuestionado la mentalidad que subyace.

Sanear  el  antagonismo  asimétrico  -salud/economía,
libertad/seguridad- nos lleva a revisar la mirada con la que
afrontamos  la  realidad  pandémica,  los  marcos  cognitivos  y
afectivos con los relatos y categorías de análisis. Depurar la
mirada significaba desmontar el marco de guerra, que se estaba
utilizando frente a la pandemia: estamos en guerra. No se
trata solo de un ejercicio filosófico sino de una crítica
ideológica  ya  que  mentalidades  asentadas  sobre  las
contraposiciones  asimétricas  solo  generan  sociedades
enfrentadas e inquisitoriales, encaradas al exterminio de la
otredad, sea diferencia ideológica, étnica o religiosa. El
ensayo general es la oposición a las migraciones -o ciudadano
o extranjero, o nosotros o ellos.

La  parte  central  del  libro  explora  los  caminos  de
reconstrucción de la nuda vida tras la experiencia de haberse



quedado, en la pandemia, sin adornos ni camuflajes, estamos en
situación de experimentar la anatomía esencial y básica de la
vida simple y llanamente como supervivencia. De golpe nos
encontramos con la emergencia de un mundo común y compartido
no solo a través de las mercancías sino de los peligros y
amenazas de la COVID. El interés por la diversidad deja paso a
la preocupación por la humanidad común. Quedamos confrontados
con el sentido de pensar y su máxima expresión en la confianza
en la ciencia y en los expertos. Reconstruir la razón pasa hoy
por saldar cuentas con la reducción científica de la razón. La
experiencia  pandémica  ha  mostrado  el  rostro  pastoral  del
Estado, que cuida y procura, y a la vez su rostro autoritario
que limita libertades y derechos ciudadanos. Asimismo, hemos
asistido  al  desbordamiento  de  la  religión  en  todas  sus
expresiones: leyes, templos, creencias y forma de percibir a
Dios en situaciones de catástrofe.

Entre tanto se han creado burbujas intimistas de espaldas a lo
público,  con  la  amenaza  del  individuo  propietario.  En  el
claroscuro nacen los monstruos en forma de mitos e ídolos, que
oscurecen las mentes y se apoderan de los sentimientos. Se
denuncia la idolatría de la salud, la naturalización de la
crisis social, la militarización como círculo virtuoso del
poder, la victimización que vacía de contenido a las víctimas
reales. Se propone despertar los potenciales para la salida
que  habitan  en  la  vida  cotidiana  que  no  está  todavía
colonizada: el potencial de la memoria que resulta peligrosa,
la imaginación creadora, que inventa el futuro, la pasión
comunitaria que recrea la convivencia más allá de la casa y
del jardín y el potencial de bondad que no se rinde ante los
egoísmos suicidas.

La acción necesaria y las buenas prácticas nacerán de refundar
la  relación  de  ayuda,  como  un  continuum  que  va  desde  la
acogida a la inclusión, desde el acompañamiento a la defensa
de lo débil. Asimismo, será necesario recrear la cooperación
entre los pueblos que abandone las relaciones asimétricas y



las  dependencias.  La  sociedad  de  cuidados  asoma  tras  los
descalabros de la pandemia y los descuidos de las relaciones
afectivas  y  ecológicas  ¿Seremos  capaces  de  refundar  la
ciudadanía más allá de la sangre, del territorio, del estado-
nación?

Subyace a toda la reflexión, la preocupación que el autor
formuló en su libro Cristianismo. Nuevos horizontes y viejas
fronteras (Diálogo, 2016). La pandemia ha sido un yacimiento
de experiencias reveladoras, locales y globales, que abren una
nueva perspectiva para la resurrección del cristianismo que
propone Francisco.

 

Agosto 2021


