
La  Iglesia,  comunidad  de
cuidados.  Algunas  claves
pastorales
Vicente Martín Muñoz. Delegado Episcopal de Cáritas Española

 

 

Un minúsculo virus se ha colado en nuestras vidas y nos ha
hecho parar y vivir de otro modo. El Papa Francisco desea que
tanto dolor no sea inútil, que demos un salto hacia una forma
nueva  de  vida  y  descubramos  definitivamente  que  nos
necesitamos y nos debemos los unos a los otros. Necesitamos
discernir  juntos  este  momento  para  poder  vivirlo  como
oportunidad de un cambio social en el que la justicia y el
cuidado vayan de la mano.

Vivimos en la sociedad de las tres “D”: descuido, desconexión
y  desvinculación.  En  primer  lugar,  se  da  una  relación  de
descuido con uno mismo, confundiendo deseos con necesidades,
también el descuido de las relaciones interpersonales, fruto
del individualismo, que lleva a considerar las relaciones en
clave de intercambio e interés y, en tercer lugar, el descuido
de  la  naturaleza,  comportándonos  en  muchas  ocasiones  como
depredadores. A este descuido le acompaña la desconexión de
las instituciones, tradiciones y costumbres, en algunos casos
como  consecuencia  de  la  desconfianza  y  la  distancia,  por
ejemplo, ante las instancias políticas. Y esta desconexión
está  motivada  por  la  desvinculación  de  los  afectos,  las
identidades y la convivencia, que obstaculizan la fraternidad
y  el  encuentro,  corriendo  el  riesgo  de  sustituir  la
vinculación  por  la  conexión  virtual,  el  vínculo  por  el

https://documentacionsocial.es/9/con-voz-propia/la-iglesia-comunidad-de-cuidados-algunas-claves-pastorales/
https://documentacionsocial.es/9/con-voz-propia/la-iglesia-comunidad-de-cuidados-algunas-claves-pastorales/
https://documentacionsocial.es/9/con-voz-propia/la-iglesia-comunidad-de-cuidados-algunas-claves-pastorales/
mailto:vicentemartin@caritas.es


contacto digital. Frente a la ideología de la desvinculación
es necesaria la apuesta por la revinculación.

En este contexto cobra especial importancia la cultura del
cuidado  para  erradicar  la  indiferencia,  el  rechazo  y  la
confrontación. La encíclica Fratelli tutti indica que hemos
crecido en muchos aspectos, pero seguimos siendo analfabetos
en acompañar, cuidar y sostener a los más frágiles y débiles
de nuestra sociedad… síntomas de una sociedad enferma, porque
busca  construirse  de  espaldas  al  dolor.  Esta  cultura  del
cuidado parte de un presupuesto antropológico: todo ser humano
es vulnerable. Lo que nos define es nuestra necesidad de ser
cuidados y nuestra capacidad de cuidar.

Pero ¿dónde están las fuentes del cuidado? En la experiencia
del amor, que hace que uno ame y se sienta amado. Somos la
suma de los cariños y cuidados que hemos recibido a lo largo
de nuestra vida.

Y para los cristianos otra de las fuentes se haya en el Dios
de los cuidados.  La Biblia presenta a Dios como el origen de
la  vocación  humana  al  cuidado  encargándole  de  cuidar  y
cultivar la obra de la creación, comenzando por el ser humano
a quien otorga la máxima dignidad por ser creado a imagen y
semejanza suya (cf. Gn 2, 8.15). La vida y el ministerio de
Jesús encarnan el punto culminante de la revelación del amor
cuidadoso del Padre por la humanidad. Jesús es el Buen Pastor
que  cuida  de  las  ovejas  (cf.  Jn  10,11-18),  es  el  Buen
Samaritano que se inclina sobre el hombre herido, venda sus
heridas y se ocupa de él (cf. Lc 10,30-37).

La  Iglesia,  continuadora  de  la  misión  de  Jesús,  ha  de
configurarse  como  comunidad  fraterna  y  de  cuidados.  La
pandemia nos ha hecho ver que nadie puede pelear esta vida
aisladamente. Se necesita una comunidad que nos sostenga, nos
ayude y en la que nos ayudemos unos a otros a mirar hacia
delante,  una  comunidad  de  pertenencia  y  solidaridad.  Los
cuidados han de formar parte de la pastoral eclesial como un



eje transversal, cuyas claves son:

El cuidado de uno mismo que, lejos de ejercer una suerte
de amor propio, es una llamada de amor a uno mismo que
no queda clausurado en ese mí mismo, sino permite la
adecuada apertura hacia los demás.
El  cuidado  de  los  otros  (vulnerables,  extraños,
extranjeros).  El  rostro  del  otro,  especialmente  del
vulnerable, exige una respuesta. Cuidar es estar ahí,
para que el otro perciba que estoy con él y le reconozco
como ser singular, en sus debilidades y posibilidades.
Compasión, sentir con el otro, reconocerle hermano, son
las claves del cuidado.
El cuidado del bien común. Una auténtica fe siempre
implica  un  profundo  deseo  de  cambiar  el  mundo.  La
irrupción del grito de la tierra y de los pobres hacen
necesaria una ciudadanía ecosocial que ponga la vida en
el centro y sea capaz de armonizar la lucha por la
justicia y el cuidado de los más vulnerables.
El cuidado de la casa común porque cuidar el mundo que
nos rodea y alberga es cuidarnos a nosotros mismos.

Esta pastoral, que ha de contribuir a la cultura y sociedad de
los cuidados, se ha de apoyar en una espiritualidad que ahonde
en la vocación del cuidado del otro, como participación en el
plan creador y cuidador de Dios y que, complementariamente,
incluya una espiritualidad de la fragilidad, que reconoce la
propia vulnerabilidad y la vive como un don.

Frente  a  las  tres  “D”  (descuido,  desconexión  y
desvinculación),  la  propuesta  de  las  tres  “C”:  cuidados,
compasión  y  comunidad,  para  ser  esa  Iglesia  que  sirve,
acompaña la vida, sostiene la esperanza, tiende puentes, rompe
muros y siembra reconciliación.

 



Número 9, 2021


