
Nombrar y des-nombrar
Pepa  Torres  Pérez.  Teóloga  feminista  y  activista  por  los
derechos de los migrantes

Acabo  de  leer  un  libro  fascinante  que  recomiendo
encarecidamente titulado Oreja Madre[1], de Dany Zelco, un
artista activista argentino judío, no sionista, que lo ha
escrito  para  exorcizar  y  desmantelar  la  narrativa  de  la
identidad  judía  hegemónica  en  el  contexto  del  genocidio
palestino y las políticas de la crueldad y la Internacional
del odio que hoy atraviesa nuestro mundo. Un libro que pone
patas arribas muchas creencias y narraciones y reivindica el
poder de nombrar y des-nombrar para desarmar las repeticiones
que hacen daño.  

¿Cómo nombrar nuestros miedos y des-nombrar la violencia que
produce  sobre  otros  y  otras?  El  libro  de  Dany  Zelco  nos
recuerda  también  que  desde  hace  décadas  al  clímax  de  la
inhumanidad se le llama nazismo, pero que las nazificaciones
van y vienen para describir lo intolerable, para marcar el
enemigo absoluto. Así, Israel nazifica a los y las palestinas
y  Trump  nazifica  a  los  musulmanes  y  a  las  personas
migrantes[2]. Salvando las distancias que pueda haber ¿A quién
nazificamos nosotras y nosotros hoy? ¿Cómo afrontar y des-
armar los discursos y las prácticas de odio que se extienden
entre  nosotros  y  nosotras  a  nivel  global?  ¿Qué  aporta  el
Evangelio en ese desarme? ¿Sólo buenismo, como nos critican
algunos y algunas? ¿O puede y debe hacer alguna propuesta
política entendiendo lo de política en sentido amplio y no
solo identificándolo con los partidos y mucho menos con las
derechas y las ultraderechas del mundo, con la Internacional
Neofascista?

La construcción del diferente como enemigo y como no persona

https://documentacionsocial.es/21/con-voz-propia/nombrar-y-des-nombrar/
mailto:pepalavapies@yahoo.es


pasa por un proceso de cosificación  del otro que manejó con
una inteligencia perversa Goebells, el ministro de Propaganda
de Hitler, pero que hoy manejan las fakes news y las redes
sociales convirtiendo en noticia lo que no es más que un bulo
y haciéndolo pasar por verdad objetiva y verificable : los
inmigrantes se comen las mascotas, nos quitan el trabajo, son
delincuentes, abusan y maltratan a las mujeres, nos están
islamizando  y  pervirtiendo  nuestras  costumbres,  etc.¿  Cómo
desmantelar estos discursos y poner en su lugar narrativas
alternativas?¿Cómo pasar de la lógica del enfrentamiento al
diálogo y al encuentro?.

Propongo algunas pistas:

1-Proximidad, y reconocimiento. El cuerpo a cuerpo nos saca de
la abstracción de las ideas y nos permite reconocer lo que
tenemos  en  común  como  seres  humanos  liberándonos  de
estereotipos o prejuicios. O dicho en el lenguaje de Fratelli
tutti:  Acercarse,  expresarse,  escuchar,  mirar  conocerse,
tratar de comprender, buscar puntos de contacto, reconocer la
diversidad y respetarla, porque el todo es superior a las
partes y las diferencias puedan convivir enriqueciéndose e
iluminándose recíprocamente, aunque ello implique discusiones
que hemos de aprender a gestionar (FT 198-224).

2-Escucha y mirada desarmada a los otros/as. Sin proyectar
prejuicios  ni  pre-concepciones  que  buscan  enfrentarnos  y
sitúan a unos/as por encima o por debajo de otros/as. Mirar a
los y las demás y a uno mismo de forma capacitante, poniendo
el foco en las posibilidades y no sólo en la carencia. Una
mirada generadora de vínculos que interrelacione y disponga a
la confianza y generar un nosotros cada vez más amplio, porque
lo que lleva siempre al naufragio es el aislamiento y lo que
siempre nos libera es la relación. Cuidar lenguajes orales y
corporales,  gestos  que  incluyan  y  ayuden  a  desmontar
estereotipos,  generalizaciones,  sean  respetuosos  con  la
diversidad y el reconocimiento de la dignidad de todas las
personas con independencia de su género, orientación sexual,



color de su piel, status económico, etc.

3-Fomentar  el  diálogo  constructivo.  Nadie  posee  toda  la
verdad. La verdad es sinfónica. Entre el blanco y el negro hay
una amplia gama de grises. Esforzarnos en la convivencia y la
vida política en encontrar confluencias y dejar espacio a la
diferencia y la discrepancia. sin dejarnos provocar por modos
impositivos, manipuladores o violentos. El diálogo efectivo es
una herramienta crucial para desmantelar la ideología y los
populismos que se basa en la división, el odio, la supremacía.
El fascismo encuentra su caldo de cultivo más propicio en los
ecosistemas donde la incomprensión, el malestar social, la
pérdida de confianza en personas e instituciones avanza. Sin
embargo, conversar de forma abierta y sincera, fomentando el
diálogo  mutuo  y  la  reciprocidad  a  nivel  que  sea  posible
facilita que las personas podamos confrontar nuestros miedos y
prejuicios y bajar nuestros mecanismos de defensa y proyección
sobre otros.

4- La apuesta constante y terca por el diálogo y la tolerancia
desde  la  sabiduría  de  la  no  violencia  activa  y  la
desobediencia civil: No en nuestro nombre. Un diálogo que
trata de ir más allá del diálogo dialéctico, para llegar a una
auténtica  comprensión  del  otro,  que  permita  una  verdadera
comunicación  mutua,  del  que  emerja  un  lenguaje  común  que
atraviese los límites del lenguaje propio. Un diálogo flexible
y abierto a un mutuo enriquecimiento, que nos lleve a estar
dispuestos a ceder algo por el bien común.

5-Empatía y amabilidad. Ejercitar la capacidad de intentar
ponernos en la piel del otro, y hacerlo revisando prepotencias
o subalternidades que podemos tener introyectadas. Junto a
ello  ensayar  lenguajes  que  alienten  y  conforten,  que
estimulen,  en  lugar  de  palabras  que  humillan,  irritan
desprecian (…) porque la empatía y la amabilidad permiten la
búsqueda de consensos y abren caminos donde la exasperación
destruye todos los puentes (F T 198-224).      



6-Cuestionar  la  autosuficiencia  y  acoger  la  propia
vulnerabilidad  ofreciéndonos  amparo  mutuamente.  Lo  que  nos
hace más humanos no es la prepotencia, la intolerancia, el
dogmatismo excluyente, sino la capacidad de saber convivir
haciendo  hueco  a  la  diversidad  que  nos  constituye  como
humanidad  y  aprendiendo  a  cuidarnos  colectiva  e
inclusivamente, afrontando juntos los riesgos que nos amenazan
como especie y como casa común. Frente a la cultura de la
indiferencia, la resignación, la impotencia, el no hay nada
que hacer, cultivar el sostén mutuo, la organización colectiva
y  la  creatividad.  Multiplicar  dones,  capacidades
potencialidades desde la vulnerabilidad compartida, porque la
vulnerabilidad si se colectiviza puede hacerse potencia.

7-Compartir  relatos  de  resistencias  y  búsquedas  que  nos
estimulen, porque “no siempre   gana Goliat” y necesitamos
narrárnoslo y celebrarlo. La risa, la fiesta, la celebración,
el humor son también importantes como formas de resistencia
que estimulan y fortalecen la cultura del encuentro.

8-Fomentar  pensamiento  crítico,  la  memoria  histórica  y  la
importancia de los contextos. Esto nos hará más conscientes de
la complejidad de la realidad, de las causas y consecuencias
de comportamientos acciones u omisiones personales.

9-Alfabetización mediática.  Evaluar la credibilidad de las
fuentes  de  lo  que  escuchamos  y  circula  por  las  redes.
Desarrollar habilidades que identifiquen sesgos e intereses
que hay detrás de las comunicaciones y mensajes.

10-Promoción  de  valores  democráticos  y  la  cultura  de  la
participación critica, frente al autoritarismo (respeto a la
diversidad, negociación, procesos).

11-Promoción de una justicia más allá del punitivismo, que
busque no solo castigar sin reparar daños, promover cultura de
la paz y la justicia restaurativa.

12-Ampliar el concepto de seguridad. Una seguridad que lo sea



para todas y todos, desde un enfoque de derechos humanos y no
tanto militarista. Hace unos años hice una pequeña encuesta a
amigos y amigas migrantes sobre lo que significaba para ellos
y  ellas  la  seguridad  y  me  respondieron  cosas  como  las
siguientes: tener una casa para vivir, no ser identificado en
una redada por el color de mi piel, no ser acosada por mi jefe
por ser mujer y brasileña y si lo soy que no se presuponga que
algo abre hecho para provocarle. Por eso la seguridad tiene
que ver también con las políticas de equidad, con políticas
públicas inclusivas y transparentes que devuelvan la confianza
en las instituciones.

Como Dany Zelco en su fascinante Oreja Madre estoy convencida
que ante la realidad que nos atraviesa como civilización y
como  planeta  no  podemos  ser  ni  plañideras,  ni  meros
espectadores y espectadoras, sino que nos toca también ser
llave para recuperar y resignificar la cultura del encuentro y
la democracia participativa e inclusiva.

[1] Dany Zelco, Oreja Madre, Buenos Aires, Caja Negra, 2025

[2] Ibid., pág. 198

 

Número 21, 2025


