
Mirar  lo  que  viene  y
construir  futuro  desde  la
acción voluntaria
Clara Sánchez Canas y José Luis Graus Pina. Equipo Desarrollo
Organizativo Cáritas Española.

 

El  texto  destaca  la  necesidad  de  repensar  la  acción
voluntaria en un contexto de cambio e incertidumbre. Aboga
por no caer en visiones pesimistas ni aferrarse a viejos
esquemas, sino abrirse a nuevos paradigmas que reconozcan la
complejidad y la diversidad. Propone cuestionar la práctica
voluntaria, adaptándola a nuevas realidades y desafíos, y
subraya  que  el  voluntariado  debe  centrarse  en  la
transformación social. Llama a construir redes solidarias y
ciudadanía  activa,  promoviendo  la  participación  y  la
cooperación para afrontar los retos actuales.

 

Estamos en un cambio de época, así de radical se muestra Luis
Aranguren en su libro Fraternidades a la intemperie[i]. Esto
que, efectivamente, parecen palabras mayores, la realidad se
está  empeñando  en  ayudarnos  a  entenderlo  de  mil  maneras
posibles. Muchos son los acontecimientos que nos invitan a
movernos de nuestra baldosa, a salir de nuestras zonas de
confort, de seguridad y a mirar con atención lo que viene.

La  primera  tentación  es  hacer  una  lectura  fatalista  o
pesimista de lo que ahora nos va aconteciendo. Nos resulta más
fácil imaginar el colapso que la utopía. Lo primero lo vemos
como inevitable y lo segundo como imposible. Parte de esto
tiene que ver con el miedo que nos genera la incertidumbre, y

https://documentacionsocial.es/20/a-fondo/mirar-lo-que-viene-y-construir-futuro-desde-la-accion-voluntaria/
https://documentacionsocial.es/20/a-fondo/mirar-lo-que-viene-y-construir-futuro-desde-la-accion-voluntaria/
https://documentacionsocial.es/20/a-fondo/mirar-lo-que-viene-y-construir-futuro-desde-la-accion-voluntaria/
mailto:csanchezc.ssgg@caritas.es
mailto:jgraus.ssgg@caritas.es


mucho  de  lo  que  sucede  ahora  tiene  que  ver  con  la
incertidumbre,  con  el  no  saber,  con  no  tener  toda  la
información necesaria o tener una información imprecisa para
dar el siguiente paso.

La segunda tentación es recurrir a lo que sabemos, a lo que
conocemos, a lo que nos da confianza para responder a los
retos que este momento histórico nos va presentando. Y, si
algo estamos comprobando, es que lo que nos va aconteciendo
cada  vez  entra  con  más  dificultad  en  los  parámetros
establecidos  que  hemos  adquirido  de  momentos  históricos
anteriores.

Y la tercera tentación es pensar que un único relato, que un
único discurso, va a explicar y dar respuesta a la realidad
que día a día no deja de sorprendernos. En la actualidad,
muchos son los relatos que tratan de explicar la realidad
desde diferentes lugares, por lo que quedarnos con una única
mirada no nos va a ayudar. En un mundo complejo como el que
nos  ocupa,  debe  promoverse  una  mirada  habituada  a  la
complejidad.

 

Ponernos en cuestión…
Para afrontar este momento sin permitir que las tentaciones
citadas  nos  marquen  el  camino  a  seguir  es  importante  que
podamos avanzar por procesos y por paradigmas poco transitados
hasta ahora y que nos hagamos algunas preguntas, entre otras:
¿Qué papel puede jugar el voluntariado en esta nueva realidad?
¿Están  preparadas  las  entidades  del  tercer  sector  para
afrontar este nuevo momento? ¿El voluntariado puede aportar
valor a una configuración de ciudadanía responsable?

Así,  la  primera  invitación  es  atrevernos  a  ponernos  en
cuestión  a  nosotras  mismas  y  a  las  entidades  en  las  que
participamos de un modo u otro. En este camino propositivo no



se trata de dejarnos permear por los discursos negativos, por
ofrecer lo nuestro como lo único válido, cuando no, como lo
único bueno. Se trata más bien de mirar al futuro desde una
perspectiva esperanzada que puede reconocer lo que emerge,
aunque  sea  pequeño;  de  dialogar  con  el  diferente,  con  lo
distinto, con la diversidad, en busca de ese camino hacia lo
común.

Ponernos en cuestión es aceptar con gratitud lo que nos ha
traído  hasta  aquí:  tiempos  de  compromiso  sólido,  de
militancias a pesar de casi todo, de barricadas, de conquista
de la democracia, al tiempo que reconocemos que todo eso ya no
nos puede acompañar en el futuro que se va dibujando.

Esto implica poner en cuestión la realidad del voluntariado
como la hemos ido conociendo hasta ahora y tratar de aventurar
una mirada más allá.

Ponernos  en  cuestión  implica  tomar  conciencia  de  que  el
voluntariado está en lugares en los que quizás no pueda, no
quiera o no deba estar. No podemos ignorar que nos encontramos
ante  un  tercer  sector  cada  vez  más  empresarializado  y
profesionalizado en el que el voluntariado ocupa un lugar muy
determinado, generalmente vinculado al mundo de la tarea y de
la práctica concreta.

Ponernos en cuestión implica tener la disposición de ensanchar
los horizontes y los límites que nos han traído hasta aquí. La
globalización es un fenómeno paradójico: por un lado, nos ha
mostrado que hay realidad más allá del alcance de nuestra
mirada, pero, por otro, nos ha puesto el mundo demasiado cerca
y nos ha hecho pensar que podemos conocerlo todo, que todo
está  a  golpe  de  clic.  Estamos  en  un  mundo  inabarcable,
inaprensible. Solo podemos acceder a una parte del mismo,
aunque es cierto que nuestra conciencia puede ganar cada vez
en más globalidad.

Por tanto, a la hora de construir el futuro es necesario que



los  epicentros  cambien.  No  tanto  nuestras  convicciones,
nuestras  reflexiones,  cuanto  una  realidad  nueva  que  está
emergiendo y a la que tenemos que prestar mucha atención. Ahí
el voluntariado puede tener un juego propicio para imaginar
nuevas  realidades,  nuevos  vínculos,  nuevos  espacios  que
surjan,  pero  también  propicien  el  encuentro  y  una  nueva
relacionalidad, una nueva ciudadanía basada en la cooperación
y la transformación.

 

Palabras que nos explican
Partimos de la convicción de que el voluntariado es un medio,
un instrumento. No es un fin en ningún momento. No podemos
olvidar  que  el  fin  tiene  que  ver  con  la  mejora  de  las
situaciones de tantas personas vulneradas que no pueden tener
un lugar digno en nuestra sociedad. Por tanto, es necesario
acudir a aquello a lo que el voluntariado apunta y desde ahí
tratar de releer, de redefinir, de actualizar el nuevo momento
que enfrenta este medio.

El  voluntariado  y  su  acción  tienen  como  finalidad  la
transformación de la sociedad y de la realidad en la que se
mueven.  Esta  transformación  se  produce  porque  existe  una
situación deficitaria que influye directamente sobre personas
y comunidades. Muchos informes y muchas entidades nos explican
la realidad, nos indican lo que no funciona de la misma y,
ante eso, se nos reclama la respuesta. Es necesario el cambio,
la transformación, para que la realidad de las personas más
vulneradas pueda mejorar.

Dicha  transformación  está  sostenida  en  una  corriente  de
solidaridad que emerge desde diferentes afluentes:

el antropológico, pues sin duda la solidaridad reside en
lo más profundo de las personas. Basta ver la reacción
que  tenemos  personal  y  colectivamente  ante  cualquier



tragedia, surge de forma cuasi espontanea ponerse en pie
y hacer algo.
Existe también el afluente psicológico. La relación que
las personas tenemos con la necesidad y las situaciones
que ésta produce encuentran acomodo en nuestra psique.
La relación con la necesidad y con las personas que no
pueden satisfacerlas de modo natural nos lleva a querer
ayudar, a poner algo de nuestra parte para que las cosas
puedan  cambiar.  Podríamos  decir  que  somos  personas
ayudadoras por naturaleza.
Existe  también  el  afluente  social,  relacional,
comunitario de la solidaridad. En este, la solidaridad
se  redimensiona,  se  reubica  desde  lo  común.  Las
respuestas ante las situaciones adversas no se dan solo
desde  el  yo,  sino  que  sobre  todo  se  dan  desde  el
nosotros.
Por último, el afluente de la moral y la ética, del
valor y del comportamiento. Tiene la solidaridad una
dimensión profunda y otra más práctica y concreta en
comportamientos  que  necesariamente  se  necesitan  e
interpelan:  la  solidaridad  no  solo  radica  en
convicciones,  sino  que  también  lo  hace  en
comportamientos y eso hace que el propio concepto quede
enmarcado en un lugar determinado.

Los caminos asistenciales van quedando cada vez más enmarcados
en  contextos  más  amplios  en  los  que  la  participación  va
dotando  de  sentido  a  la  acción  voluntaria.  Estamos
transitando, como sociedad en conjunto, desde sus diferentes
estamentos, del hacer para al hacer con. Es un tránsito que
reclama mucho de las personas, pues el hacer con incide plena
y directamente en la transformación a la que antes aludíamos.
La pedagogía de la participación aparece cada vez de un modo
más esencial en la realidad del voluntariado, pone en crisis
modelos de intervención en los que se subestiman el valor y la
potencia de todas las personas y pone en crisis un modelo de
ayuda pública y privada sustentado en la unidireccionalidad



del que da y del que ayuda.

Esta participación sin duda construye ciudadanía y promueve
cohesión  social.  La  acción  voluntaria  como  herramienta  de
transformación no acaba en sí misma, se despliega hacia una
realidad mejor. Una ciudadanía más implicada, corresponsable,
propositiva es elemento clave para construir nuevas sociedades
y realidades políticas en las que la vulneración de derechos
no sea un elemento significativo y significante de éstas.

Esto pasa por el compromiso real de personas concretas que de
un  modo  generoso  y  altruista  deciden  poner  su  tiempo,
competencias  y  saberes  al  servicio  de  la  transformación
social.

Estos son los términos que deberían estar presentes en la
vertebración de la acción voluntaria y del voluntariado en los
años que nos vienen, en el cambio de época en el que nos
estamos ubicando cada vez de un modo más claro.

Ahora bien, ¿estos términos van a ser comprendidos y, por
tanto, definidos de la misma manera en la que actualmente se
comprenden  y  definen?  Cuando  hablamos  de  solidaridad,  de
compromiso,  de  ciudadanía,  participación…  ¿todas  estamos
hablando de lo mismo?

 

¿Palabras que nos explicarán?
Hace  ya  muchos  años,  Peter  Drucker  decía  en  su  obra
Management: Tasks, Responsibilities, Practices que “lo difícil
e  importante  no  es  encontrar
las respuestas correctas, sino encontrar la pregunta adecuada.
Ya  que  hay  pocas  cosas  tan  inútiles,  incluso  peligrosas,
como la respuesta correcta a la pregunta equivocada”.

Estamos viendo que en este mundo que cambia tan rápido los
paradigmas que lo explican y lo aprehenden también cambian.



Por eso, nuestro reto no es tanto preguntar al futuro, a lo
que emerge, desde nuestro presente, sino desde una realidad en
tránsito que también va emergiendo y cambiando. Intentaremos
pues, hacer las preguntas adecuadas.

La  rapidez  con  la  que  todo  se  va  moviendo  requiere  de
nosotras,  personal  y  estructuralmente,  una  agilidad  y  una
flexibilidad para la que no siempre tenemos preparación y
herramientas.   Las  construcciones  sólidas  que  hasta  ahora
construíamos y nos configuraban nos reclaman un tiempo del que
quizás no disponemos.

Durante muchos años, desde el voluntariado y las entidades del
tercer sector, hemos tratado de responder al todo de lo que
acontece y eso ha reclamado procesos largos de reflexión, de
debate. Quizás sin perder la vocación de absoluto, podríamos
centrarnos  más  en  trabajar  desde  la  parte.  Intentaríamos,
desde la parte, acceder a la mayor parte posible del todo.

El  riesgo  de  este  planteamiento  tiene  que  ver  con  la
fragmentación. No se trataría tanto de configurar o alimentar
la fragmentación, sino de trabajar desde una parte que se
sabe, reconoce y siente integrada en un todo.

Evolución,  cambio,  transformación.  Hasta  ahora  la  acción
voluntaria ha tenido que ver sobre todo con la transformación
social y el cambio personal. En este mundo que evoluciona
rápidamente, ¿seguirá siendo así? Parecería que los procesos
de aislamiento e individualización que se hacen muy presentes
en las sociedades neoliberales pueden condicionar dicha acción
reduciéndola al ámbito de la atención y el cuidado de personas
vulneradas. Con la globalización y los procesos de carácter
macroestructural, da la sensación de que la transformación
social queda más alejada del alcance de nuestra acción.

Y  aquí  es  curioso  observar  la  distinción  conceptual  que
comienza  a  emerger  en  algunos  ámbitos:  hablamos  de
voluntariado cuando lo que parece predominar es la atención a



las personas y de activismo cuando se pone el acento en la
incidencia  política.  ¿Es  necesario  hacer  esta  distinción?,
¿qué puede haber detrás de ella?

Observamos que entre los movimientos que se reconocen como
activistas,  el  voluntariado  aparece  como  algo  blando,  muy
centrado en la atención a las personas, pero sin poner en
cuestión el sistema. ¿Este es el camino en el que se debe
circunscribir la acción voluntaria? La regulación establecida
por  medio  de  las  diferentes  leyes  de  voluntariado,  tanto
estatales, como autonómicas, parecen apuntar en esa dirección.
La legislación, las normas y reglamentos, alimentan, sin duda,
el  orden,  la  claridad,  la  universalidad,  pero,  al  mismo
tiempo, también el riesgo de encorsetar, de controlar lo que
sucede, es amplio.

Al menos reflexivamente deberíamos atrevernos a pensar y a
transitar los límites de la realidad del voluntariado. Siendo
necesario el marco legal, este no debería impedir que una
realidad viva y dinámica como es la del voluntariado quedara
incluida en unas lindes en las que el margen de maniobra y de
innovación global quedara reducido a la mínima expresión.

Cuando acontecen fenómenos extraordinarios como los que nos
visitan  últimamente  (covid,  volcán  de  La  Palma,  Dana  en
Valencia)  podemos  constatar  algunos  elementos  que  nos
interpelan:

La  solidaridad  se  confirma  como  una  realidad  muy
presente  en  nuestra  sociedad  y  las  personas  que  la
conforman. Hay una reacción espontánea de querer ayudar,
de querer ser útiles en contextos de dificultad.
Las entidades no estamos preparadas para acoger, ni en
fondo ni en forma, estos movimientos con la agilidad que
precisan tanto la realidad, como las personas.

Sin  entrar  a  hacer  juicios  de  valor,  no  es  momento  de
moralizar,  constatando  meramente  los  acontecimientos,



podríamos intentar hacernos preguntas acertadas y grandes que,
en realidad, ya hemos ido lanzando, pero a las que cabría
sumar otras:

¿Esa capacidad de movilización personal y social solo se
produce ante emergencias?
¿Podemos  trabajar  de  alguna  manera  para  que  esos
torrentes  de  solidaridad  puedan  expresarse
cotidianamente  en  situaciones  tan  graves  como  las
producidas por estos fenómenos, pero más silenciosas en
su expresión?
¿Las  entidades  necesitamos  revisar  nuestros  sistemas
organizativos para ver qué posibilidades y mecanismos de
adaptación tenemos?

Pero  con  esto  solo  abordamos  un  aspecto  importante  de  la
realidad, aquel que tiene que ver con lo sobrevenido, con lo
extraordinario. ¿Qué sucede con la pobreza estructural que se
construye en nuestras sociedades? ¿Qué ocurre con los niveles
de precariedad crecientes en ámbitos esenciales tales como la
vivienda, el empleo, los movimientos migratorios? ¿Qué ocurre
con el dolor y el sufrimiento social que cada vez están más
presentes?

Necesitamos  respuestas  emergentes.  Necesitamos  que  el
voluntariado pueda acercarse de un modo fresco y nuevo a estos
aspectos para poder ser respuesta y propuesta hábil y eficaz.

Necesitamos la transformación contagiosa, desde lo pequeño. Es
una  clave  que  quizá  pueda  ayudarnos  a  imaginar  cosas
distintas. El pensamiento local integrado e integrador debería
impulsarnos  a  construir  nuevas  realidades.  Reducir  los
espacios,  los  escalones  entre  los  lugares  de  toma  de
decisiones  y  la  realidad.  Atrevernos  a  imaginarnos  cosas
pequeñas con aspiración de globalidad.

Necesitamos la transformación contagiosa, desde lo relacional.
Está claro que todo el tema de lo virtual, internet, redes



sociales, tecnología, inteligencia artificial… está poniendo
en cuestión nuestros modelos tradicionales de relación. Lo
presencial se está viendo cuestionado, estresado, por otros
modelos que, en mi opinión, no se contraponen, sino que pueden
complementarse  con  un  gran  potencial  de  acción.  Desde  el
voluntariado podemos buscar nuevos sistemas de relaciones que,
sin  perder  la  humanidad,  puedan  establecer  nuevas  redes,
nuevas  colaboraciones.  El  voluntariado  puede  favorecer  la
construcción de nuevos tejidos sociales que, estando cerca,
muy cerca de la realidad, puedan imaginar futuros posibles y
mejores.

Necesitamos la transformación contagiosa, desde la ciudadanía.
Un voluntariado desde lo pequeño, con un modelo de relaciones
profundo  y  sano,  sin  duda  puede  ser  generador  de  nueva
ciudadanía y, por tanto, de políticas posibles, mejores, al
servicio de lo común, con ánimo de responder los retos mejor
que las que actualmente nos acompañan.

El voluntariado que podemos dibujar no empieza ni acaba en sí
mismo. Empieza para los demás y acaba con ellos. Desde ahí se
puede dibujar un voluntariado como correa de transmisión (no
es  la  única)  que  puede  movilizar  los  mecanismos  sociales
esenciales para provocar una nueva realidad.

 

Algunas claves para el futuro inmediato…
Corremos el riesgo de que lo dicho hasta ahora se quede en
palabras, más o menos bonitas, más o menos acertadas, más o
menos  inspiradoras,  pero  palabras,  a  fin  de  cuentas.
Intentamos ahora desgranar dos claves que puedan ayudarnos a
construir el nuevo momento del voluntariado.

La primera es la de cambiar nuestros lugares de pensamiento.
No podemos pensar desde los lugares físicos o conceptuales de
siempre. Debemos aventurarnos a lugares diferentes. Cambiar



nuestras atalayas de observación y análisis por los lugares en
los que la realidad sucede. El criterio de discernimiento no
somos nosotros, ni tan siquiera lo que hasta ahora nos ha
sostenido.  Piensa  también  con  los  pies,  que  decía  Pedro
Casaldáliga.

La  segunda  clave  tiene  que  ver  con  los  sujetos  del
pensamiento. En este momento no nos toca pensar solos. Nos
toca pensar con otras personas, con otras entidades, con otras
realidades. La construcción colectiva, el diálogo compartido,
la reflexión común, sin duda podrán ofrecernos perspectivas
que por nuestra cuenta no podemos acceder. La conciliación
entre identidad y comunidad es fundamental. Para esto puede
ayudarnos  a  contemplar  cómo  los  grandes  objetivos  son
compartidos  por  muchas  personas.

 

[i]  Aranguren  Gonzalo,  L.  (2024).  Fraternidades  en  la
intemperie. Vínculos que cuidan. Zaragoza: Khaf (Edelvives).

 

Número 20, 2025


