
La  agenda  2030  desde  una
perspectiva de iglesia
L.  Íñigo  Gimeno  Giménez,  máster  en  Doctrina  Social  de  la
Iglesia por la UPSA. Administrador de sistemas en la Fundación
Pablo VI.

Puedes encontrar a L. Íñigo Gimeno en Linkedin.

 

Introducción
En  septiembre  pasado  se  cumplió  el  8º  aniversario  de  la
aprobación  por  unanimidad  en  la  Asamblea  General  de  las
Naciones  Unidas  del  documento  llamado  Transformar  nuestro
mundo:  la  Agenda  2030  para  el  Desarrollo  Sostenible,  más
conocido en su forma breve como Agenda 2030. Prácticamente se
trata del paso del ecuador desde su aprobación, de esos 15
años que se puso como plazo el gobierno de la humanidad para
alcanzar una serie de metas: erradicar el hambre y la pobreza,
alcanzar una educación universal, la igualdad social y de
género,  tomar  medidas  irreversibles  contra  el  cambio
climático, etc. Esta efeméride hace de este un buen momento
para reflexionar sobre la Agenda. No en lo que respecta a su
cumplimiento -de eso ya se dedican otros-, sino desde una
perspectiva de Iglesia. ¿Qué tiene que decir la Iglesia sobre
la Agenda 2030? Se trata de juzgarla mediante el instrumento
que nos ofrece la Iglesia, su doctrina social.

Para este tipo de análisis, el papa Juan XXIII propone la
metodología que posteriormente se ha aceptado como la más
adecuada para esta materia, basada en tres acciones: ver,

juzgar y actuar1. Primero haremos una breve descripción de la
Agenda,  para  luego  juzgarla  desde  los  principios  de  la
doctrina  social  de  la  Iglesia  y,  por  último,  hacer  una

https://documentacionsocial.es/16/accion-social/la-agenda-2030-desde-una-perspectiva-de-iglesia/
https://documentacionsocial.es/16/accion-social/la-agenda-2030-desde-una-perspectiva-de-iglesia/
mailto:ligimeno@gmail.com
https://www.linkedin.com/in/l-i%C3%B1igo-gimeno-gim%C3%A9nez-11b2a53/


propuesta de acción muy concreta.

¿De dónde proviene la inquietud por descubrir este posible
alineamiento entre la Agenda y la doctrina social? En un mundo
que  se  rompe,  en  el  que  las  desigualdades  son  cada  vez
mayores,  donde  la  emergencia  climática  es  cada  día  más
urgente,  las  guerras  son  cada  vez  más  inhumanas,  los
movimientos migratorios no hacen más que multiplicarse, al
igual que el número de desplazados, y una larga lista de
cicatrices por donde sangra nuestro mundo, la Iglesia, los

discípulos de Cristo, no podemos permanecer impasibles2.

Es importante destacar que la Agenda es un elemento neutral
desde el punto de vista político, a pesar del continuo intento
de ideologizarla. Al menos, en su concepción, ya que este
acuerdo  adoptado  por  unanimidad  representó  un  compromiso
político significativo para transformar el mundo. Entre estos
países  encontramos  representantes  de  todos  los  espectros
políticos,  de  muy  variadas  formas  de  gobierno,  unas
democráticas, otras dictaduras y otra clase de autocracias o
teocracias,  de  distintas  influencias  religiosas.  La  Agenda
2030 busca un enfoque integral y transversal que abarca una
amplia  gama  de  temas  de  desarrollo  humano,  económico  y
ambiental. Los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ODS) que la
componen se centran en la universalidad, la inclusión y la
sostenibilidad, apuntando a unir a los países y a las personas
en un esfuerzo común para promover la prosperidad, proteger el
planeta y asegurar la paz y la justicia para todos.

 

La Agenda 2030
La maternidad de la Agenda, es decir, quien la gesta y da a
luz, es el Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo, más
conocido  por  sus  siglas,  PNUD.  Después  de  varias  décadas

publicando su informe anual sobre desarrollo humano3, en el que



sitúa a la persona en el centro de este proceso4, empieza a
analizar las causas estructurales y los problemas comunes más
urgentes que resolver.

En el año 2000, el entonces secretario general de la ONU, el
ghanés  Kofi  Annan,  convoca  la  Cumbre  del  Milenio,  con  la
intención de establecer una agenda global para el desarrollo
sostenible y abordar los problemas detectados anteriormente.
De esta cumbre surge la Agenda del Milenio. Se la considera un
hito importante en la historia del desarrollo mundial, ya que
estableció  ocho  objetivos  comunes  y,  por  primera  vez,  se
establece un compromiso para trabajar juntos. Tenía como meta
el año 2015, y aunque no se logró cumplir íntegramente, supuso
un gran avance y logró una reducción de la pobreza extrema a
nivel mundial.

En 2015, los líderes mundiales adoptaron una nueva agenda, los
Objetivos  de  Desarrollo  Sostenible  (ODS),  que  ampliaron  y
profundizaron  el  alcance  de  la  propuesta  anterior,  y
establecieron nuevas metas para el desarrollo global hasta el
año 2030. A este nuevo conjunto de objetivos lo conocemos como
la Agenda 2030. Y tiene asociada un conjunto de indicadores
para vigilar su cumplimiento de manera mucho más eficaz.

La  Agenda  2030  va  más  allá  de  una  mera  definición  de
objetivos,  metas  e  indicadores.  Ha  sido  creada  sobre  una
propuesta moral, sobre un conjunto de valores de humanidad,
basada en la dignidad de la persona y los derechos humanos
(derechos  económicos,  sociales,  civiles,  políticos,
culturales, desarrollo, etc.). Coloca la igualdad y la no
discriminación en el centro de sus esfuerzos. Busca asegurar
que nadie se quede atrás y que estos valores universales sean
promovidos y protegidos en todos los niveles de la sociedad.

Los 17 ODS de la Agenda 2030 son5:



 

La doctrina social de la Iglesia
Esta doctrina, como conjunto de enseñanzas sociales impartido
de  forma  sistemática  por  la  Iglesia  católica,  son  la
herramienta que nos permite juzgar la realidad, en este caso,

la Agenda 2030. Recordemos brevemente cuáles son6: la dignidad
de la persona, la búsqueda del bien común, la distribución
universal de los bienes, el principio de solidaridad y el de
subsidiariedad. Sin duda, de todos estos principios, el más
importante es el reconocimiento de la dignidad de la persona,
como narra el libro del Génesis: Dios hizo al hombre a su
imagen y semejanza (Gen 1, 27). Dios nos hace a las personas
iguales a Él en dignidad y derechos, y eso es DON. El mejor de
los regalos que podía hacer Dios a la humanidad. Y gracias a
este reconocimiento, somos acreedores de los demás derechos
humanos. Dios pone al ser humano en el centro de la Creación,

 

Algunos análisis y críticas a la Agenda 2030

Han corrido ríos de tinta sobre la Agenda en estos 8 años.
Críticas bien fundamentadas, como la hecha por el sociólogo

Carlos Gómez Gil para la Fundación Hogar del Empleado (2019)7. 
El  autor  habla  de  la  importancia  de  obtener  compromisos
concretos por parte de los gobiernos o de la importancia de
mejorar el conocimiento técnico y científico en torno a los
ODS, así como de la importancia de la transparencia de los
datos.

También encontramos todo un mar de bulos, como que pretende
destruir  la  familia,  fomentar  la  eugenesia  o  la  invasión
migratoria, eliminar el consumo de carne, etc.

Pero, ¿qué dice la Iglesia sobre la Agenda? En 2015, el Papa

Francisco pronuncia un discurso en la Asamblea de la ONU8,



pocas horas antes de su votación, donde aprueba, en términos
generales, la Agenda, de la que dice que es esperanza para el
mundo,  oportunidad.  Advierte  sobre  la  importancia  de  la
educación para su implantación, que no será efectiva hasta que
haya una auténtica distribución universal de los bienes -
materiales,  espirituales  y  religiosos-.  Advierte  sobre  el
peligro  de  quedarnos  en  la  letra  y  no  en  el  espíritu,
olvidándonos de las personas que hay detrás. El papa ve cierto
exceso de ambición en las metas de la Agenda, y expresa cierto
temor a que ésta se convierta en un brindis al sol.

Al  año  siguiente,  en  2016,  el  nuncio  ante  la  ONU,  Mons.
Bernardito  Auza  -hoy  nuncio  ante  el  Gobierno  de  España-,
publica una nota en la que matiza la posición de la Santa Sede

ante la Agenda9. En ella dice que la Santa Sede está de acuerdo
con la mayoría de los objetivos y metas, aunque se siente en
la obligación de hacer ciertas observaciones. Habla de salud
sexual y derechos reproductivos -la salud es un corolario del
derecho a la vida y no puede incluir el acabar con la vida de
una persona-, de su preferencia de desarrollo humano integral
frente a desarrollo sostenible (en línea con el magisterio
social) y promoción de mujeres y niñas frente a empoderamiento
-para  evitar  una  visión  desordenada  de  la  autoridad  como
poder-.

Ni el nuncio, ni el papa, acusan a la Agenda de ideológica, ni
proabortista, ni masona. Reconocen el mérito que supone una
iniciativa que aúna la voluntad de los gobiernos de los 193
países de la ONU.

 

Conclusiones
Podemos  concluir  que  ambas  comparten  un  mismo  punto  de
partida: poner a la persona en el centro. También comparten
objetivos  comunes,  como  la  promoción  del  desarrollo
sostenible, la justicia socioambiental y el respeto por la



dignidad  humana.  Aunque  pueden  existir  diferencias  en  los
enfoques y perspectivas, ambas iniciativas buscan abordar los
desafíos  globales  desde  una  visión  integral  y  holística,
reconociendo la interconexión entre los diferentes ámbitos de
la  vida  humana  y  la  importancia  de  la  colaboración  entre
actores  a  nivel  global  para  lograr  un  cambio  positivo  y
duradero.

También tienen planteamientos diferentes. Mientras que la DSI
se basa en principios y valores morales inspirados en la fe,
en la teología moral (CA 55), la Agenda 2030 es una iniciativa
global que busca abordar los desafíos desde un enfoque más
pragmático,  basado  en  los  ODS.  Ambas  comparten  áreas  de
interés y objetivos comunes. Juntas, pueden contribuir a la
construcción de un mundo más justo, solidario y sostenible.
Aun así, la Agenda tiene una serie de carencias respecto a la
DSI, como las señaladas por el Vaticano, u otras como no dar
suficiente  importancia  a  lo  espiritual  para  el  desarrollo
integral de la persona, no resaltar el valor de la vida rural
frente el peligro que supone el éxodo a las ciudades, no
destacar  suficientemente  la  importancia  y  el  valor  de  la
actividad humana de cuidados o la ausencia de un ODS dedicado
a la comunicación responsable.

Por último, quiero hacer una propuesta para aproximar a la
Iglesia  y  la  sociedad,  un  diálogo  entre  dos  caminos  de
actuación. Mi propuesta para el laico, para las instituciones
y  para  la  empresa,  se  puede  canalizar  mediante  la  RSC,
mediante la colaboración con ONGD -especialmente con aquellas
vinculadas  con  la  Iglesia  Católica,  como  es  el  caso  de
Cáritas-.  El  segundo  camino  es  el  que  parte  de  los  ODS,
buscando  el  desarrollo  y  cumplimiento  de  las  propuestas
comunes  con  la  DSI.  Se  trata  de  partir  desde  los  puntos
polémicos  ya  señalados,  buscar  los  puntos  de  acuerdo  y
colaborar.  Es  fundamental  desarrollar  un  Estado  solidario,
sostenible, en el que prime la igualdad de oportunidades, que
procure una sociedad feminista, ecológica y solidaria.



 

Notas
Juan XXIII, Mater et Magistra, Roma: Librería Editrice1.
Vaticana, 1961; nº236.
Concilio  Ecuménico  Vaticano  II.  Constitución  Pastoral2.
Gaudium et Spes sobre la Iglesia en el mundo actual,
nº1. Roma: Librería Editrice Vaticana, 1965; nº1.
Haq, M. U., Sen, A, Programa de las Naciones Unidas para3.
el Desarrollo (PNUD). Informe de Desarrollo Humano 1990
Nueva York: Naciones Unidas, 1990.
Concepto  de  desarrollo.  Visto  en  el  sitio  web  de4.
investigación  de  las  Naciones  Unidas  “Biblioteca  Dag
Hammarskjöld”.  Recuperado  de
https://research.un.org/es/docs/dev/intro (consultado el
15/2/2024).
Objetivos de Desarrollo Sostenible. Visto en sitio web5.
de  Naciones  Unidas.  Recuperado  de:
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/sustainable
-development-goals/ (consultado 15/2/2024).
Pontificio Consejo «Justicia y Paz». Compendio de la6.
doctrina  social  de  la  Iglesia,  capítulos  tercero  y
cuarto. Ciudad del Vaticano 2004. Otros autores proponen
algunas variaciones respecto a la enumeración de los
principios.
Gómez  Gil,  C.,  “Objetivos  de  Desarrollo  Sostenible7.
(ODS):  una  revisión  crítica”.  Papeles  de  Relaciones
Ecosociales y Cambio Global, nº140, 2017/18; p. 107-118.
Francisco. Visita a la ONU – Discurso del Santo Padre.8.
Recuperado  de:
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/201
5/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-
visita.html (consultado 16/2/2025).
Auza,  Mons.  B.  Nota  de  la  Santa  Sede  en  el  primer9.
aniversario  de  la  adopción  de  los  Objetivos  de
Desarrollo  Sostenible.  Ciudad  del  Vaticano  2016.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


 

Número 16, 2024


