
Entre lo nuevo y lo viejo
Luis Aranguren Gonzalo

Profesor asociado de Ética. Universidad Complutense de Madrid

 

Tras  la  experiencia  de  una  pandemia  que  paralizó  a  la
humanidad  y  quebró  las  seguridades  con  las  que  el  mundo
occidental había construido su mundo de certezas y de éxitos,
es usual escuchar que vivimos en medio de dos mundos que
chocan entre sí: uno que acaba y otro que emerge. Habitamos en
ese espacio incómodo que tiene que ver con lo viejo que no
termina de morir y lo nuevo que no termina de nacer.

Quizá una de los interrogantes que nos dejó la pandemia ante
aquella pregunta de si salimos mejores o peores de ella es
constatar en qué medida somos conscientes de que habitamos en
este espacio intermedio a todas luces perturbador e indomable.

Por una parte, somos consciente de ser testigos de una época
donde el capitalismo, en todas sus manifestaciones, ya no da
más de sí, ha tocado el techo de los recursos finitos en un
planeta finito. Pero morirá matando. Asistimos, no tanto al
fin  del  capitalismo  sino  al  final  de  una  época,  de  una
civilización que llega a su fin porque no es capaz de resolver
los problemas que ella misma genera. Cuando esto sucede, un
paradigma alternativo al que fenece debe hacerse cargo de la
nueva realidad que no se detiene.

No vivimos en un universo donde se suceden etapas que hay que
superar,  en  una  especie  de  carrera  de  fondo,  sino  que
transitamos  entre  dos  épocas  que  reflejan  paradigmas
alternativos y que se detiene ante el acontecimiento como
categoría central que dinamiza nuestro diario vivir.

https://documentacionsocial.es/15/con-voz-propia/entre-lo-nuevo-y-lo-viejo/
mailto:luisarangurengonzalo@hotmail.com


La  pandemia  ha  echado  por  tierra  nuestras  categorías  de
enfrentamiento  a  la  realidad:  el  pensamiento  lineal,  el
razonamiento causa-efecto, el peso de la razón instrumental,
la visión fragmentaria y sectorial y, en definitiva, el modelo
de organización mecanicista.  Ello da paso a nuevas maneras de
enfrentarnos a lo real desde la complejidad, el pensamiento
sistémico  y  la  visión  global  de  conjunto  donde  todo  está
relacionado.  Se  ha  acabado  el  mundo  de  las  certezas,  el
sentimiento de que somos seres invulnerables y la convicción
de  que  podemos  guiarnos  por  nuestro  sentido  de
autosuficiencia.

Para Bauman la pregunta no es tanto ¿qué hacer?, sino ¿quién
lo hará?, en tanto que nos hallamos ante el final de ciertas
medaciones  culturales,  religiosas,  económicas  y  políticas
obsoletas.  Nuestras  instituciones  no  saben  responder  a  la
complejidad, volatilidad e incertidumbre de nuestro presente.
Es  el  final  del  pensamiento  anclado  en  la  repetición  de
respuestas que vienen del pasado. Estamos atascados y presos
del lugar interior desde el que operamos y que sentimos ya no
más de sí. Para el creador de la teoría U, Otto Sharmer,
vivimos una época de fracasos institucionales masivos.

Ahora bien, entre lo viejo que muere y lo nuevo que nace
acontece el interregno, término que puso en marcha Antonio
Gramsci en medio de otro interregno fundamental: el de entre
guerras del pasado siglo XX. En 1930 Gramsci, encarcelado por
el fascismo italiano, escribía en sus Cuadernos de la cárcel
una  de  sus  frases  más  conocidas:  La  crisis  consiste
precisamente en el hecho de que lo viejo muere y lo nuevo no
puede nacer: en ese interregno se verifican los fenómenos
morbosos  más  variados.  De  esta  frase  existe  una  versión
popular: El viejo mundo se muere. El nuevo tarda en aparecer.
Y en ese claroscuro surgen los monstruos.

Habitamos en ese claroscuro. Interregno no es un paréntesis
coyuntural, sino una fase histórica que hemos de transitar. Es
el caldo de cultivo de un escepticismo difuso, de creación de



miedos,  fobias  y  monstruos  de  todo  tipo.  Es  el  auge  de
autoritarismos  negacionistas  y  de  ecofascismos  inteligentes
que se introducen en sectores de la ciudadanía tan impensables
como los grupos más vulnerados y la gente joven; es decir,
aquella parte de la población que se ve sin futuro y que no
tiene donde agarrarse.

Otro  de  los  peligros  del  interregno  en  el  marco  de  las
organizaciones sociales es vivirse en una suerte de presente
continuo donde se verifique la parálisis por el análisis,
abocándose  a  un  tiempo  de  indefinición  excesiva.  La
contemporaneidad hoy es mucho más que adaptarse a los cambios;
es,  sencillamente,  cambiar,  atreverse  a  cambiar.  Poner  en
marcha  aquellas  palancas  estructurales  y  procesuales  que
activen inéditos viables en consonancia con el paradigma que
emerge.

Emerge el paradigma del cuidado, pues cuidamos o pereceremos
como  especie.  Y  este  advenimiento  necesita  de  parteras  y
parteros para que pueda ser. Para ello será necesario dotarnos
de  enormes  dosis  de  modestia  para  valorar  los  prototipos
pequeños, prudencia a través de la deliberación colectiva y
capacidad de riesgo para inventar futuros posibles, porque ya
no cabe la repetición. Son tres actitudes que hay que echarlas
hacia adelante en equilibrio armónico.

Si hay algo esperanzador en este interregno es que atisbamos
la inteligencia colaborativa como uno de los instrumentos que
alumbran este tiempo nuevo. La relación y el vínculo serán la
esencia del cuidado.

 

Número 15, 2023


