
Vértigos de la paradoja
Joaquin Garcia Roca. Sociólogo y teólogo

 

 

La condición humana está atravesada por tensiones, que no
antinomias, entre la continuidad y la ruptura, la dependencia
y la autonomía, la memoria y la imaginación. La paradoja es el
modo humano de estar en la realidad. Sostiene Henri de Lubac
que la paradoja es la búsqueda o la espera de la síntesis, que
nunca acaba de llegar ya que cada verdad conocida se abre a
una nueva paradoja.

 

La paradoja tiene un momento propositivo o acomodaticio, que
vincula a una historia concreta, y otro momento provocativo o
disruptivo, que apunta críticamente a una realidad posible e
imaginada. Por el primero, el ser humano tiene raíces, por el
segundo posee alas. La provocación que no se enraíce en la
realidad concreta es fantasía, y si no desea ir más allá es
simple  pragmatismo;  fantasías  y  pragmatismo  son  hoy
territorios  abonados  para  ideologías  y  mitologías,  que
distorsionan el conocimiento, cubren de niebla el universo
cultural, político y religioso e impiden vivir la complejidad.
La  tensión  se  transforma  por  arte  de  magia  en  propuestas
simples; la inseguridad en prácticas regresivas; y el cambio
necesario en restauración caducada.

 

La  guerra  de  Ucrania  ha  evidenciado  la  paradoja  entre  el
realismo, que asiste, acompaña, arma a la población y gestiona
el  conflicto  para  reducir  el  sufrimiento  evitable;  y  la

https://documentacionsocial.es/11/con-voz-propia/vertigos-de-la-paradoja/
mailto:Joaquin.Garcia-Roca@uv.es


oposición radical a los intereses en juego, y al uso de armas
mediante declaraciones formales para frenar tanto la vocación
expansionista  de  Rusia  como  la  arrogancia  occidental.  La
articulación entre ambos enfoques no es de talla única ni
tiene  una  solución  definitiva  sino  una  tarea  abierta  e
incompleta que como sugería Chesterton las cosas se vuelven
cada vez más paradójicas a medida que nos acercamos a la
verdad.

 

Los intentos de vivir la tensión mediante el regreso a un
pasado reconciliado producen la mitología del origen. La raza
cuando se supone que era pura, el idioma cuando no estaba
contaminado y la patria antes que llegaran los otros bloquea
el  carácter  temporal  e  histórico  de  las  respuestas  hasta
lograr identidades asesinas, patrias excluyentes y discursos
arrogantes. El mito del origen ha llevado a Putin, con la
bendición de la Iglesia ortodoxa rusa, a regresar al gran
imperio ruso. Y a la OTAN, con la bendición de Occidente, a la
guerra fría. Asistimos al conflicto entre dos temporalidades:
la de Ucrania que vive el tiempo de la creación de un Estado
nacional cuando la flecha del tiempo apunta hacia un mundo
global y común, la de Rusia que vive el tiempo de los imperios
cuando la flecha del tiempo apunta a las sin fronteras.

 

Fracasa, así mismo, vivir la paradoja desde la imaginación de
un  futuro  ideal  y  un  hombre  nuevo;  subyace  este  marco
cognitivo y emocional en la proliferación de neos, post y
trans – neoliberalismo, poshumanismo, transexualidad- Genera
impotencia, ansiedad y frustración, como ha sucedido al creer
que tras la pandemia llegaba el año cero de la humanidad y sin
embargo llegaron otros virus. En el contexto de la guerra han
proliferado Manifiestos basados en juicios morales sobre la
justicia ideal por encima de la injusticia manifiesta, los
sufrimientos evitables, y del umbral de riesgo; la ambigüedad



de esta posición ha sido denunciada por Habermas con palabras
gruesas: seguir jadeando la sangre desde la seguridad de las
gradas.

Tampoco la equidistancia ayuda a vivir la paradoja. Cuando
está en juego la vida, la libertad y la justicia, no es
posible el equilibrio entre opresores y los oprimidos. La
ideología del término medio muchas veces encubre el autoengaño
como sucede cuando Occidente arma a Ucrania sin querer entrar
en guerra; y la incoherencia, ya que es difícil comprender que
se logre la unidad de las fuerzas políticas para enviar armas
a Ucrania, y no sea posible alcanzar consensos racionales en
la lucha contra la pobreza, en el cambio climático, en el
control interno de armas o en las políticas migratorias. La
ideología del equilibrio podrá lograr la paz como cese de
hostilidades y alto el fuego, pero no logrará la justicia que
conlleva reconstruir el país, cerrar las heridas y restituir
las pérdidas Y siempre será una justicia imperfecta porque
nadie devolverá a la vida a los muertos a causa del conflicto.

La vida cotidiana se encarga del anclaje de las paradojas,
antes de que llegue la teoría abstracta y las estrategias
políticas.  No  hay  nada  más  subversivo  para  el  presente  y
propositivo para el futuro que ver a una mujer cuidar las
heridas de un soldado ruso y otro ucraniano y enjugar las
lágrimas de ambas víctimas. Es en la acción donde se crean
sinergias  entre  el  amor  y  la  justicia,  y  en  palabras  de
Ricoeur lanzar un puente entre la poética del amor y la prosa
de  la  justicia.  Como  propone  Francisco  en  Fratelli  tutti
también en la política hay lugar para amar con ternura (n.
194).

 

Bibliografía 
De Lubac, H.  Paradojas y nuevas paradojas. Madrid: Península,
1966.



Chesterton,  G.  K.  San  Francisco  de  Asís  (5ta.  Edic.).
Barcelona:  Juventud,  2012.

Habermas, J. Hasta dónde apoyamos a Ucrania. En El País, 7 de
mayo de 2022.

Ricoeur, P. Amor y justicia. Madrid: Trotta, 2011.

Francisco.  Carta  encíclica.  Fratelli  tutti  sobre  la
fraternidad
y la amistad social, 3 de octubre de 2020.

 

Número 11, 2022


